
Cahiers de la recherche sur l’éducation et les savoirs, n° 12, 2013, pp. -

Évangélisation et alphabétisation au Togo 

sous domination coloniale (1884-1960)

Koffi Nutefé Tsigbé*

Au Togo, après les vaines tentatives de la communauté des frères Moraves 
venue de Saxe (en Allemagne) entre 1737 et 1770, c’est en 1843 que la première 
église chrétienne, celle des méthodistes, a été implantée à Aneho (sur la côte). 
D’autres communautés religieuses les ont rejoints par la suite, avant le début de 
la colonisation allemande (1884) ; mais leurs influences se sont limitées à la côte. 
Puis, l’idée de faire des incursions à l’intérieur du territoire en vue de recruter 
de nouveaux fidèles s’est imposée. Cependant, il y avait un handicap majeur : 
l’analphabétisme des populations qui, pour mieux comprendre les Saintes écri-
tures, avaient besoin de les lire. Pour faire face à cette situation, les missionnaires 
(catholiques et protestants surtout) se sont employés à créer des écoles à l’échelle 
du territoire pour alphabétiser les populations. En la matière, leur présence a 
été plus marquée au sud qu’au nord, ayant ainsi contribué à créer, plus tard, des 
disparités régionales dans ce pays en termes de scolarisation.

Les différentes stratégies mises en place par chacune des missions ont fait de 
l’œuvre missionnaire d’alphabétisation (appuyée, à partir de 1905 par l’adminis-
tration coloniale allemande) un “succès”. Cette situation a ainsi placé le Togo à la 
tête des colonies allemandes de l’époque pour ce qui est de la population scolarisée.

*  Maître-assistant (CAMES) en histoire contemporaine, enseignant-chercheur à l’Université de 
Lomé, membre du Centre d’études et de recherches sur les organisations, la communication 
et l’éducation (CEROCE) de l’Université de Lomé, et chercheur associé au sein de l’Équipe de 
recherches sur le développement et les enjeux identitaires en Afrique (E-DEIA). jotsigbe@gmail.com



Dossier	 Koffi Nutefé Tsigbé

12

L’objectif du présent article est de montrer comment l’école des mission-
naires a pu contribuer à l’alphabétisation des Togolais pendant la période colo-
niale. Il prend appui sur des données statistiques, des documents d’archives des 
différentes missions chrétiennes ayant exercé dans l’espace togolais, et autres 
documents abordant la thématique, pendant la période concernée. L’importance 
d’un tel sujet réside dans le fait qu’aucun travail ne s’est appesanti sur la contribu-
tion des missions chrétiennes en la matière. Ce texte vient ainsi en partie combler 
cette lacune en montrant d’abord l’idéologie des missionnaires sur l’alphabétisa-
tion au Togo colonial, avant de s’intéresser à leurs apports dans le domaine.

L’idéologie des missions chrétiennes sur l’alphabétisation au 
Togo colonial

Le 5 juillet 1884, lorsque le Togo a été officiellement placé sous la domina-
tion coloniale allemande, certaines missions chrétiennes étaient déjà présentes 
dans le milieu, depuis plusieurs années : les méthodistes venus de la Grande 
Bretagne1 (en 1843), la mission protestante de Brême venue de l’Allemagne du 
nord (en 1847), la Société des missions africaines (SMA) de Lyon (1861), la mission 
protestante suisse venue de Bâle (en 1863) (Gayibor, 1997 : 71-72). Sur place, elles 
ont trouvé une mosaïque de peuples ayant des caractéristiques différentes aussi 
bien sur le plan religieux que du point de vue éducatif.

En effet, selon M. K. Kwakuvi (2005 : 18), dans le domaine religieux, diffé-
rents types de croyances ont été observés : la croyance en l’âme, considérée comme 
indestructible (d’où le culte des morts, des ancêtres, etc.), la croyance en la pour-
suite de l’existence humaine après la mort, la croyance aux esprits bienveillants 
ou hostiles, l’animisme, la croyance en un Dieu suprême, personnel et spirituel, 
créateur du monde et de l’Homme, ou encore la croyance en une multitude d’êtres 
supérieurs (polythéisme). S’agissant du domaine éducatif, les missionnaires ont 
rapporté qu’à côté de l’éducation traditionnelle – dont les différents réseaux étaient 
la famille, les classes d’âges ou les groupes des pairs et les sociétés initiatiques 
(Dravie-Houenassou Houangbe, 1988) – les Africains s’efforçaient d’acquérir la 
culture européenne, symbole, à leurs yeux, de la notion de progrès (Gayibor, 1997).

Les missions chrétiennes, malgré leurs divergences d’ordre doctrinal, 
ont construit une approche commune en ce qui concerne l’alphabétisation des 

1  Ils sont souvent désignés « Wesleyens », du nom de leur fondateur, John Wesley.



Évangélisation et alphabétisation au Togo sous domination coloniale (1884-1960)

13

Togolais, même si la procédure adoptée par les unes et les autres pour la concré-
tiser différait. Sans alphabétisation préalable des peuples, il s’avérait impossible 
pour elles d’accomplir toute œuvre d’évangélisation. C’était, en particulier, une 
évidence pour les protestants, comme l’affirmait Martin Schlunk, inspecteur de 
la Mission de Brême (1913-1927), à sa manière : « L’école est au Togo, comme 
sur toute la côte d’Afrique Occidentale, un moyen indispensable à l’évangélisa-
tion ; sans scolarisation, toute œuvre missionnaire est vouée à l’échec » (Gayibor, 
1997 : 76). Du côté des catholiques, la prise de conscience fut plus tardive. 
C’est le Révérend Père Karl Müller qui a fait observer, en 1958 : « Le mission-
naire au Togo doit consacrer beaucoup de temps et d’énergie à l’école, car elle 
est le moyen indispensable pour christianiser le pays » (Gayibor, 1997 : 76). Il 
faut signaler que le Togo ayant connu deux différents systèmes administratifs 
(allemand et français) séparés par un système ponctuel franco-anglais (1914-
1920), cette idéologie des Missions a eu à s’adapter à celle des colonisateurs, 
qu’ils fussent allemands ou français. Avant même la colonisation cependant, 
les missionnaires avaient commencé l’œuvre d’alphabétisation dans cet espace 
qui deviendra le Togo.

Durant la domination allemande (1884-1914), deux principales périodes 
ont caractérisé le développement de l’enseignement. La première, de 1884 à 1904, 
fut celle de l’engagement précoce, massif et systématique des missions dans le 
domaine scolaire, dont les autorités coloniales étaient jusque-là presqu’absentes. 
Elles palliaient ainsi la carence presque totale du pouvoir colonial en matière 
scolaire (Gayibor, 1997 : 79). La seconde, de 1904 à la Première Guerre mondiale, 
a été marquée par la volonté tardive, mais affirmée, des autorités coloniales de 
prendre le contrôle du secteur éducatif en lui faisant épouser les objectifs de la 
colonisation (Ali-Napo, 1995). Cette réalité mérite d’être explicitée.

À partir de 1904 (date considérée comme le début de la phase active de 
la colonisation, faisant suite à la pacification), l’administration fit le constat que 
les écoles des missions n’enseignaient pas suffisamment l’allemand2 et étaient 
peu enthousiastes à soutenir la politique scolaire officielle, qui ne portait aucun 
intérêt à l’enseignement religieux. Or, la puissante administration avait besoin 
d’un nombre croissant d’employés subalternes, employés dont le seul instrument 
de mesure de leur efficacité demeurait le degré de maîtrise de la langue allemande. 

2  Il faut préciser qu’il s’agit là d’un revirement de situation du côté de l’administration allemande. 
Jusqu’en 1904, ne voulant pas d’un système scolaire public, ni d’une éducation de masse, les 
Allemands ont refusé de promouvoir la langue de la métropole. Les missions étaient donc restées 
dans cette logique qui leur est reprochée à partir de ce moment (Ali-Napo, 2004 : 61-63).



Dossier	 Koffi Nutefé Tsigbé

14

Dès lors, il fut imposé aux écoles des missions, dès 1905, que l’allemand serait 
la seule langue d’enseignement en dehors de l’éwé (langue locale). Par ailleurs, 
l’administration s’était engagée à organiser, à l’intention des enseignants des 
écoles confessionnelles, des recyclages durant les vacances scolaires et à verser des 
subventions modestes à ces écoles pour les encourager à enseigner et à propager la 
langue allemande, du moins au sein de la masse d’apprenants qui recevaient une 
éducation de base (Ali-Napo, 2004 : 61 et suivantes).

Le contrôle du système éducatif par l’administration allemande, dès 1904, 
a ainsi résidé dans l’imposition de la langue allemande comme seule langue euro-
péenne d’enseignement et dans l’élaboration, puis l’imposition, d’un système 
scolaire unifié et cohérent (Gayibor, 1997 : 82).

La situation n’a pas été la même sous la domination coloniale française. 
Le contrôle, en 1920, de la partie de l’ancienne colonie allemande attribuée aux 
Français après la Première Guerre mondiale, a marqué, dans le domaine éducatif, 
une rupture radicale par rapport à la tradition de leurs prédécesseurs. à en croire 
D. Bouche (1991 : 243), l’idéologie de l’éducation à la française dans les colonies 
fut tributaire de l’histoire de l’enseignement en France caractérisée, de façon 
étanche depuis 1905, par la séparation de l’Église et de l’État. Depuis lors, l’Église 
s’est vue retirée l’éducation des enfants. Par la même occasion, il a été procédé à la 
réorganisation de l’instruction publique voulue par Jules Ferry « laïque, gratuite 
et obligatoire » (Capelle, 1990). Selon cette orientation, les écoles des missions 
n’étaient tolérées que lorsque l’administration coloniale ne disposait pas d’assez 
de moyens pour tout faire (Gayibor, 1997 : 170). Dans ces conditions, au Togo, 
les missions ont vu leur marge de manœuvre limitée, surtout avec l’implanta-
tion croissante des établissements d’enseignement public laïc. Malgré tout, leur 
contribution à l’alphabétisation n’a pas été des moindres, aussi bien au Togo 
allemand qu’au Togo français car, pour les missionnaires en général, l’école était 
« un pont vers les cœurs des Africains » (Komlan, 1981 : 30).

Les missions chrétiennes et l’alphabétisation au Togo-allemand (1884-
1914) : quels moyens pour atteindre les objectifs évangéliques ?

Les missionnaires, on l’a vu, ont précédé les colonisateurs dans l’espace 
togolais. Alors fortement convaincues que la formation des autochtones dès l’en-
fance est un passage obligé pour réussir la christianisation puis, pour affermir la 
foi des néophytes (Agbobly-Atayi, 1980), ces missions se sont évertuées à dévelop-
per chez l’apprenant, le rapport à l’écrit et à mettre en valeur des langues locales.



Évangélisation et alphabétisation au Togo sous domination coloniale (1884-1960)

15

« Par conviction religieuse et par souci pédagogique, les missionnaires 
avaient compris très tôt que le message qu’ils délivraient ne pouvait être bien 
reçu que s’il prenait corps dans la langue des auditeurs » (Assima-Kpatcha et alii., 
2005 : 116). L’œuvre linguistique des missionnaires catholiques a ainsi consisté 
à publier plusieurs travaux portant sur les langues locales, en particulier l’éwé, 
langue largement dominante dans le Togo, à traduire en éwé et en mina, les 
Évangiles et les Épitres, enfin à éditer des dictionnaires et des livres de grammaire, 
ainsi que des syllabaires et des livres de lecture destinés aux écoles et à l’instruc-
tion de masse (Napala, 2007 : 203).

Les protestants, quant à eux, ont effectué, dès 1848, des recherches linguis-
tiques portant surtout sur l’éwé. Ces recherches ont abouti à la publication d’un 
syllabaire et des cantiques éwé, la traduction (dans le même dialecte), de quelques 
livres de l’Ancien Testament, puis de certains Évangiles et Épitres, de même que 
des proverbes. Ces chercheurs sont également parvenus à mettre à la disposition 
des apprenants une grammaire éwé (Napala, 2007 : 203-204).

En complément de cette œuvre linguistique en langues locales, les 
missionnaires ont assuré la formation des enfants par l’ouverture des écoles où 
une instruction élémentaire était donnée en éwé, mais aussi en anglais, puis en 
allemand (à partir de 1905). Pour preuve, dans les écoles de la mission de Brême, 
en décembre 1893, l’enseignement était assuré uniquement en éwé dans 13 établis-
sements sur 17. Dans cette même mission et au cours de la même année, sur 507 
élèves, 75 suivaient une formation en anglais (Sebald, 1988), la langue commer-
ciale dominante dans toute la région à l’époque. En donnant des enseignements 
en anglais, les missionnaires voulaient procurer à leurs fidèles, la chance d’avoir 
une certaine ouverture pouvant leur permettre une facile intégration socioprofes-
sionnelle (Gayibor, 1997 : 79).

Très vite, dans les villes de la côte, nombre d’autochtones ont adhéré à l’ini-
tiative de formation des missionnaires. En dehors de ces milieux urbains, où la 
demande en scolarisation fut forte, les missionnaires eurent cependant de la peine 
à recruter des élèves. En conséquence, ils durent utiliser différents moyens, dont la 
prise en charge entière des élèves ou le recours à des systèmes de gage pour recruter 
les apprenants. Ce système de gage est un procédé par lequel des enfants se mettent 
volontairement au service de la mission ou bien sont confiés à celle-ci par leurs 
parents pour cause de dettes contractées auprès de la mission pour faire face aux 
difficultés de la vie. Ces enfants travaillent ainsi pour la mission jusqu’à apurement 
de la dette ; de son côté, la mission s’engage à leur assurer l’instruction dans ses 
écoles les matinées, les après-midi étant réservés aux travaux de jardinage ou dans 
les plantations des missionnaires enseignants (Gayibor, 1997 ; Ali-Napo, 1995).



Dossier	 Koffi Nutefé Tsigbé

16

Différentes sortes d’écoles confessionnelles furent créées : les jardins d’en-
fant, les écoles de village, les écoles de station, les cours complémentaires ou 
de perfectionnement, l’école professionnelle catholique, les séminaires ou écoles 
normales, dans lesquelles, outre les enseignements ordinaires basés sur la lecture, 
l’écriture et les calculs simples (dans les écoles de village), la géographie, l’his-
toire, etc. dans la langue maternelle et en anglais ou en allemand (dans les écoles 
de station), était enseignée la religion, généralement par des religieuses ou des 
diaconesses (Gayibor, 1997 : 78-79).

À partir de 1905, l’administration allemande créa plusieurs types d’écoles 
publiques : trois écoles primaires (une à Aneho, une à Lomé et une à Sokodé), une 
école professionnelle à Lomé, un cours de perfectionnement, également à Lomé, 
et une école d’agriculture à Notsè (Sebald, 1988).

L’enseignement religieux dispensé dans les écoles de mission, jusqu’en 1904, 
occupait plus de la moitié des horaires, le reste du temps étant consacré à la lecture, 
à l’écriture, au calcul, à la géographie, à l’histoire, etc. Dès 1905, avec la prise de 
contrôle du système éducatif par l’administration, les écoles de mission rédui-
sirent pratiquement au quart la durée consacrée à l’enseignement religieux, pour 
accorder plus de temps, comme l’exigeait l’administration, à l’enseignement des 
matières académiques : l’allemand, l’instruction civique (portant, entre autres, sur 
l’éducation à l’ordre, la discipline, l’obéissance envers l’autorité, etc.). Les écoles 
publiques n’avaient, pour leur part, pas intégré l’enseignement religieux à leur 
programme (Agbobly-Atayi, 1980).

Malgré cet engagement de l’administration dans l’enseignement, les écoles 
de mission ont largement pris le pas sur celles de l’administration, comme le 
montrent les données ci-dessous.

Les données du tableau 1 montrent combien l’investissement des mission-
naires dans l’alphabétisation au Togo allemand, d’ailleurs encouragé par l’admi-
nistration coloniale, a porté ses fruits. Ainsi : à la veille de la Première Guerre 
mondiale, les écoles officielles ne totalisaient que 341 élèves sur les 14 204 élèves 
recensés à l’échelle du territoire, contre 13 731 pour l’ensemble des écoles confes-
sionnelles, dont 13 265 pour les missions catholique et protestante – soit environ 
39 fois de plus. De même, l’administration ne comptait que 4 écoles créées contre 
340 pour les deux confessions religieuses. En raison d’une rude concurrence entre 
les différentes missions sur place, chacune voulant être plus proche des « évangé-
lisés » à travers l’école pour recruter un maximum de fidèles possible, la mission 
catholique disposait à la fois de plus d’établissements scolaires et plus d’élèves 
que la mission de Brême. La concurrence tourna ainsi en faveur des mission-
naires catholiques, qui avaient davantage investi dans le domaine éducatif.



Évangélisation et alphabétisation au Togo sous domination coloniale (1884-1960)

17

Tableau 1 : Écoles et effectifs au Togo-allemand en 1912
3

Écoles officielles
Écoles confessionnelles

Total
Mission de Brême Mission catholique Mission méthodiste

Cours complémentaires 1 1 1 - 3

Écoles primaires 3 156 181 7 347

Écoles professionnelles - - 1 - 1

Nombre d’élèves 341 5 654 7 611 598 14 204

Source : Gayibor, 1997 : 84.

Les résultats de cette œuvre scolaire sont évidents : en 1914, fort de ses 
14 204 élèves représentant 14 % de sa population, le Togo se trouvait à la tête des 
colonies allemandes en termes de scolarisation4 (Ali-Napo, 1997 : 106) et occupait 
une place de prédilection en Afrique de l’Ouest (Assima-Kpatcha, Marguerat & 
Sebald, 2005 : 127 ; 129), loin devant le Sénégal par exemple (Ali-Napo, 1997).

Cette œuvre d’alphabétisation permit aux différentes missions de voir les 
effectifs de leurs adeptes évoluer rapidement : 10 125 catholiques contre 8 274 
protestants (missions de Brême et de Bâle confondues) au Togo en 1910 (Agbobly-
Atayi & Gbédémah, 2005 : 46) ; en 1913, ces chiffres atteignirent respectivement 
17 052 et 7 7805 (Sebald, 1988 : 489-490). De ce point de vue, en dehors des 
missions protestantes dont les effectifs des adeptes n’ont pas connu une évolu-
tion rectiligne, les objectifs des missionnaires, en s’engageant dans l’alphabéti-
sation au Togo-allemand, semblent avoir été atteints, à en croire les rapports des 
missionnaires eux-mêmes Malheureusement, nous ne disposons pas davantage 
de données chiffrées pour le démontrer. À partir du noyau de Togolais scolarisés 

3  Sur ce tableau, ne figurent pas certains établissements, notamment l’école d’agriculture de 
Notsè (fermée en 1912), l’école normale protestante d’Amédzopé (fréquentée en 1914 par 107 élèves-
maîtres) et l’école normale catholique de Gbi-Bla (Gayibor, 1997).
4  En l’état actuel des connaissances, il est impossible de dire les raisons de cet investissement 
accru des missions en matière d’alphabétisation au Togo spécifiquement.
5  La régression des effectifs des chrétiens protestants en 1913 par rapport à 1910 peut s’expliquer 
par le fait que l’Église catholique a réussi à ravir des fidèles à sa rivale, à travers la politique 
d’œuvres sociales qu’elle a initiée. Il est à noter qu’au départ, les Protestants étaient plus nombreux 
que les Catholiques, comme l’indiquent ces chiffres : 1 331 Catholiques contre 2 616 Protestants 
en 1900. Au Togo, le pouvoir colonial allemand a encouragé la concurrence entre les deux missions 
(contrairement au Cameroun où, soucieux d’éviter la rivalité entre les différentes missions, il 
leur a attribué des territoires spécifiques). C’est cette concurrence qui a tourné en faveur des 
Catholiques (Gayibor, 1997 ; Agbobly-Atayi & Gbédémah, 2005 : 46).



Dossier	 Koffi Nutefé Tsigbé

18

en effet, les missionnaires ont réussi, non seulement à propager la Bonne Nouvelle 
et à faire des convertis, mais surtout, ils ont réussi à mettre en place un personnel 
missionnaire localement disponible dont un catéchiste pour l’église catholique 
et sept pasteurs pour la mission de Brême, sans compter les nombreux moniteurs 
enseignant la religion dans les différentes écoles de missions (Agbobly-Atayi & 
Gbédémah, 2005 : 46).

D’ambition utilitaire, l’œuvre d’alphabétisation des missionnaires, doublée 
de celle initiée par l’administration coloniale à partir de 1905, a contribué à 
former, au Togo-allemand, 469 commerçants et employés de commerce, 148 
fonctionnaires de l’administration dont les enseignants des écoles élémentaires et 
professionnelles, 397 enseignants des écoles missionnaires, auxquels s’ajoutent les 
1 722 ouvriers et artisans (photographes, orfèvres, forgerons, serruriers, maçons, 
tailleurs ou couturiers, etc.) (Ali-Napo, 1997 : 107). L’école professionnelle catho-
lique, qui a formé ces artisans, a grandement contribué au développement du 
Togo-allemand, du fait que ses diplômés ont été les premiers à être recrutés par 
l’administration pour les travaux de « mise en valeur » du territoire relevant de 
leur domaine de compétence.

Toutefois, ces écoles étaient généralement implantées au sud-Togo, préci-
sément dans les Cercles de Lomé, Klouto, Atakpamé (actuelles régions Maritime 
et des Plateaux), du fait que de 1907 à 1912, les cercles du nord-Togo étaient 
interdits d’accès aux missionnaires6. C’est en 1912 que la première école confes-
sionnelle a été créée à Sokodé. La mission catholique a également fondé une 
école à Alédjo en 1912, puis à Bafilo et à Kéméni en 1914. La même année, la 
mission de Bâle en ouvrit une à Yendi. Mais ces efforts sont restés limités dans 
cette partie du territoire : en 1914, le nord-Togo ne comptait que 240 élèves qui, 
selon Ali-Napo (1997 : 108), en étaient encore au début de leur scolarisation au 
déclenchement de la Première Guerre, de sorte qu’ils furent contraints d’aban-
donner l’école. En raison du retard de l’alphabétisation dans cette partie du 
Togo, l’évangélisation n’a pas non plus progressé. à partir de 1922 néanmoins, 
les Français prirent un train de mesures pour corriger cette tendance.

6  En procédant ainsi, l’administration allemande ne voulait pas que les populations de cette 
partie du territoire aient accès, par l’éducation et la religion, à la civilisation, de peur qu’elles ne 
se rebellent contre l’ordre colonial qui voulait faire d’elles le réservoir de la main-d’œuvre pour la 
réalisation des travaux de « mise en valeur » du sud-Togo (Ali-Napo, 2004).



Évangélisation et alphabétisation au Togo sous domination coloniale (1884-1960)

19

Missionnaires et administrateurs français : de la laïcité conflictuelle à 
la complémentarité (1922-1960)

L’avènement de la Première Guerre mondiale au Togo, en août 1914, avec 
l’éviction des Allemands par la coalition franco-britannique, a porté un coup 
dur à l’élan missionnaire en matière d’alphabétisation sur ce territoire. En effet, 
lorsque, à l’issue de cette guerre, le Togo fut partagé entre Anglais et Français, 
les missionnaires allemands furent progressivement interdits d’accès à leurs 
écoles dans la zone sous domination française. Dans la zone britannique, les 
Anglais se montrèrent dans un premier temps conciliants avec les missionnaires 
allemands avant de durcir finalement leur position vis-à-vis d’eux. Entre octobre 
1917 et janvier 1918, ces missionnaires furent définitivement expulsés du Togo 
(Assima-Kpatcha et alii., 2005 : 130). Leurs écoles ont alors été prises en charge 
par les occupants, qui ont d’abord toléré l’enseignement de l’allemand avant de le 
remplacer par l’anglais puis, plus tard, par le français.

Dans la zone d’occupation française (devenue, à quelques rectifications près 
en 1929, le Togo actuel, sur lequel porte notre analyse), deux missions françaises 
ont été invitées à prendre en main l’œuvre des missionnaires allemands. Il s’agit, 
pour les Protestants, de la Société des missions évangéliques de Paris (SMEP) et, 
pour les Catholiques, de la Société des missions africaines de Lyon (SMA).

C’est par lettre du 1er août 1922 que le modérateur Andréas Aku (premier 
responsable de l’église évangélique du Togo) et le secrétaire synodal Baeta ont 
invité la SMEP à réorganiser l’église protestante du Togo. En réponse, cette 
mission envoya le pasteur Charles Maître, qui séjourna dans ce territoire du 
25 février au 29 mars 1927. À l’issue de son séjour, il fit un rapport dont le 
contenu amena les responsables de cette mission à accepter de prendre la relève 
des missionnaires allemands au Togo.

La SMA, pour sa part, accepta sans protocole et dès réception, l’appel qui 
lui fut adressé et procéda à la nomination d’un responsable, en la personne du 
Révérend Père Jean-Marie Cessou. Vicaire apostolique en juin 1923, il fut ordonné 
évêque à Lomé, le 15 juillet de la même année (Agbobly-Atayi & Gbédémah, 
2005 : 53). C’est avec lui que l’œuvre missionnaire catholique a pris ses assises 
sous la période française.

Dans le domaine de l’enseignement, après le partage du Togo-allemand, 
l’administration française trouva, en 1921, 63 écoles confessionnelles (sur plus 
de 300 à la veille de la Première Guerre mondiale), dont 19 écoles catholiques 
et 44 protestantes, et un nombre d’élèves lui aussi fortement réduit : 4 043 (sur 
13 265 en 1912), dont 2 199 dans les écoles catholiques et 1 844 dans les écoles 



Dossier	 Koffi Nutefé Tsigbé

20

protestantes (Lange, 1991 : 50). Cette diminution considérable des écoles confes-
sionnelles et de leurs élèves dans cette partie du territoire s’explique aisément : 
après le partage du Togo, une bonne partie des écoles s’est retrouvée dans la zone 
britannique, d’autres ayant été fermées faute de moyens. S’agissant des élèves, 
non seulement beaucoup se sont retrouvés de l’autre côté de la nouvelle frontière, 
mais bon nombre de ceux qui, s’étant familiarisés avec le système éducatif anglais 
et se retrouvant dans la zone française après le partage, partirent volontairement 
continuer leurs études dans la zone anglaise, suite à l’imposition du français 
comme seule langue étrangère d’enseignement.

Les deux missions avaient chacune pour rôle de prendre en main l’héritage 
des Allemands en le réorganisant et en restant fidèle à leur idéologie ; comme 
l’explique Marie-France Lange (1998 : 53), « Les finalités de l’école missionnaire, 
protestante ou catholique, étaient d’apprendre à lire pour faciliter l’accès à la 
Bible et aux Saintes écritures, de procurer des connaissances qui permettraient 
aux élèves de rester au service des Missions, de rassembler les enfants non encore 
évangélisés et de les convertir ». Cette tâche fut ardue pour les nouveaux mission-
naires, dans la mesure où les Français avaient instauré la laïcité de l’enseignement 
(contrairement aux Allemands, sous l’administration de qui l’école a été prati-
quement fille de la mission).

Le cadre général de l’enseignement au Togo français a été défini par l’arrêté 
du 4 septembre 1922, ce dernier n’étant qu’une adaptation dans ce territoire, du 
texte du 24 septembre 1903, précisant les objectifs et l’organisation du système 
scolaire des territoires de l’AOF7 (Assima-Kpatcha et alii., 2005 : 133-134). Ce 
système comprenait trois ordres : (i) l’enseignement primaire élémentaire (destiné 
à familiariser les indigènes avec la langue française et à les préparer à devenir 
de bons travailleurs dans leurs propres milieux), (ii) l’enseignement primaire 
supérieur (destiné à préparer les élèves nantis du Certificat d’études primaires 
élémentaires [CEPE] aux carrières de l’enseignement, de la santé, de l’administra-
tion générale et du commerce, les plus doués postulant aux concours d’entrée des 
écoles fédérales du gouvernement général de l’AOF), (iii) l’enseignement primaire 
professionnel (préparant, en quatre ans, à un enseignement général, complété 
par une formation pratique en menuiserie, maçonnerie, ajustage, fonderie, etc.) 
(Gayibor, 1997 ; Assima-Kpatcha, 1995).

7  Cette adaptation se justifie par le fait que le statut international du Togo qui, dès juillet 1922, 
fait de lui un territoire sous mandat de la SDN administré par la France, ne donne pas le droit à la 
puissance mandataire de l’administrer comme les autres territoires de son empire colonial, même 
si, dans les faits, cela n’a pas été bien respecté (Gbédémah, 2005).



Évangélisation et alphabétisation au Togo sous domination coloniale (1884-1960)

21

Les dispositions étaient ainsi prises pour former les Togolais du primaire 
à « la grande école » (le collège, par opposition à l’école primaire). Toutefois, 
dans les faits, l’administration rechigna à favoriser l’accès des Togolais aux 
écoles de niveau supérieur, pour des raisons dont s’expliquait Bourguine, gou-
verneur du Dahomey et du Togo, en janvier 1935 : « Nous avons le devoir de 
pousser l’instruction des enfants particulièrement doués, mais sous peine de 
créer un prolétariat intellectuel, nous ne pouvons, pour l’instant, souhaiter que 
la plus grande partie de la population scolaire dépasse le niveau du cours élé-
mentaire » (Gayibor, 1997 : 170).

Pour atteindre cet objectif, l’administration adopta la gratuité, la laï-
cité et, surtout, l’enseignement obligatoire en français pour diffuser, selon les 
propres termes du gouverneur général Brévié, « notre langue, de manière à faci-
liter nos rapports avec les populations et à mieux comprendre leurs desiderata » 
(Agbobly-Atayi, 1980 : 66).

Le respect de la laïcité et de la francisation de l’enseignement a conduit 
l’administration à réglementer l’enseignement confessionnel qui, jusque-là, se 
faisait en langues nationales et en anglais (pour les plus évolués, l’allemand étant 
interdit après la guerre) à des fins évangéliques.

C’est l’arrêté du 27 septembre 1922 qui l’a régi. Ce dernier a institué les 
écoles de français et a subordonné l’ouverture des écoles privées à une autorisa-
tion du Commissaire de la République, accordée après avis du commandant de 
cercle : « Nul ne peut créer ou entretenir une école privée, s’il n’y est autorisé 
spécialement par le Commissaire de la République »8. Ainsi, à partir de 1922, 
les missions devaient « s’accoutumer au laïcisme officiel français, à une langue 
et des méthodes d’administration nouvelles… » (Nouvelon, 1944 : 4). Or, selon 
des obligations établies par l’administration coloniale, seules les écoles dispo-
sant de maîtres diplômés étaient autorisées à enseigner le français. Celles qui ne 
remplissaient pas cette condition étaient obligées d’enseigner en langue locale. 
De ce fait, on les qualifiait de catéchuménats ou d’« écoles de catéchismes » 
(Napala, 2007 : 399 ; Gayibor, 1997). La francisation de l’enseignement et la 
laïcité imposées n’ont donc pas été sans conséquences pour les écoles de missions.

La première retombée fut d’ordre structurel. En effet, à partir des nouveaux 
principes définis par l’administration, les écoles de mission furent obligées de revoir 
leur structure. Désormais, elles furent réparties en deux ensembles : les écoles 

8  Article 1er de l’arrêté du 4 septembre 1922, Journal Officiel du Territoire du Togo (JOTT) du 
1er octobre 1922, p. 204-206.



Dossier	 Koffi Nutefé Tsigbé

22

de français et celles de langues. Les premières furent celles qui remplissaient les 
conditions imposées par l’administration. Les élèves qui les fréquentaient faisaient 
un cycle de six ans avec succès pour obtenir, comme en France, le CEPE. Après ce 
diplôme, l’apprenant pouvait postuler à un enseignement secondaire ou profes-
sionnel. Dans ces écoles, une heure seulement était consacrée à l’enseignement 
religieux, ce qui était jugé très insuffisant par les missionnaires. C’est pour pallier 
ces insuffisances que les missionnaires s’employèrent à faire en sorte que l’admi-
nistration ne supprimât pas les écoles de langues représentant le second ensemble.

Appelées « écoles de villages » ou « catéchuménats » ou encore « écoles de 
catéchisme » chez les Catholiques, « écoles éwé » chez les Protestants, ces der-
nières étaient, comme l’a si bien résumé Odile Napala (2007 : 653), plus libérales, 
ne souffrant au départ d’aucune surveillance de l’administration. Elles regrou-
paient des enfants à qui un catéchiste apprenait à lire, à écrire et à compter. Il 
leur contait aussi les histoires de la Bible, leur apprenait à chanter et à faire de la 
gymnastique. Ces enfants avaient par ailleurs droit, durant une heure d’ensei-
gnement par jour, à des rudiments du français sans manuel. L’objectif de ces 
écoles était de donner aux enfants de Chrétiens ou de non Chrétiens (pour ceux 
qui le souhaitaient) des connaissances élémentaires générales en deux, trois ou 
quatre ans, dans le but de leur faire aimer Jésus-Christ et d’embrasser plus tard 
le christianisme. Ces écoles préparaient les fidèles aux séminaires, aux écoles 
bibliques, pastorales et normales.

Les missionnaires avaient par ailleurs organisé en langues locales des cours 
du soir à l’intention des jeunes et des adultes, des cours d’enseignement ménager 
pour les femmes, l’éducation des femmes des catéchistes, afin de leur permettre 
de vivre en bonnes épouses chrétiennes. Toutes ces initiatives visaient à toucher 
un grand nombre de personnes ne fréquentant ni les écoles de français, ni les 
écoles de langues, pour les évangéliser à terme (Napala, 2007 : 654).

La seconde conséquence concerne la perte des effectifs des écoles mission-
naires au profit des écoles officielles qui s’affirmaient progressivement, les parents 
les préférant à celles des missions, surtout compte tenu du fait que certains insti-
tuteurs des écoles confessionnelles étaient désormais considérés comme n’ayant 
pas la qualification requise (Napala, 2007 : 399). Ainsi, les classes de catéchisme 
organisées à l’intention des enfants dans toutes les missions ont connu une 
diminution du taux de fréquentation. La déclaration de Nouvelon, pasteur de 
l’Église protestante, illustre ce qu’a bien pu représenter cette situation pour sa 
mission et, par ricochet, pour la SMA : « la valeur intellectuelle des écoles protes-
tantes s’effondra ; leurs effectifs baissèrent et, du même coup, leur efficacité pour 
le recrutement des catéchumènes. On recourut à des expédients : on fit appel à 



Évangélisation et alphabétisation au Togo sous domination coloniale (1884-1960)

23

des instituteurs que la discipline de l’Église aurait dû rejeter, […]. L’enseignement 
religieux, ignoré des programmes officiels, fut peu à peu abandonné. L’école étant 
la base de l’Église, le fléchissement de l’école entraîne un fléchissement général 
pour toute l’Église » (Nouvelon, op. cit., p. 39).

En métropole, on était réticent à encourager les écoles de mission. Malgré 
le rôle de défenseur joué par le Commissaire de la République au Togo d’alors, 
Auguste Bonnecarrère, auprès du ministère des colonies, la cause des missions 
n’était pas entendue. Or, l’administration coloniale locale était consciente du rôle 
des écoles de missions dans l’alphabétisation au Togo : comme l’écrivait Auguste 
Bonnecarrère, « Sans mes missions, il semble bien à l’unanimité de la Commission 
des Mandats que la cause de l’enseignement soit compromise, et qu’il est du devoir 
de l’administration mandataire de faire tout ce qui est en son pouvoir pour éviter 
un affaiblissement – à plus forte raison une faillite – des missions »9.

Devant l’insistance constante de Bonnecarrère en faveur des missions, Paris 
autorisa la mise en place d’un comité consultatif au sein duquel les représentants 
des missions et des autochtones étudièrent les questions relatives à l’enseignement 
officiel et privé10. Les travaux aboutirent à la prise, le 18 mai et le 17 juin 1929, 
d’un arrêté plus libéral, accordant aux missions la possibilité d’ouvrir, partout 
où elles le jugeaient nécessaire, des écoles catéchismes et des cours d’adultes, où 
l’emploi de la langue indigène était autorisé11 (Napala, 2007 : 400).

Il va sans dire que la première décennie du Togo sous mandat de la 
Société des Nations (SDN) administré par la France a été, pour les missions, 
une période de dures épreuves, face à une administration qui se montrait peu 
conciliante envers l’idéologie missionnaire en matière d’alphabétisation. Dans 
ce contexte mi-figue mi-raisin, les écoles de mission n’ont pas pu connaître 
l’essor de la période allemande : 10 000 élèves en 1924, 11 000 en 1928, 6 000 en 
1929-1930 (Gayibor, 1997 : 174). En conséquence, la propagation de l’Évangile n’a 
pas comblé les attentes escomptées. L’arrêté de 1929, tout en étant libéral et en 
permettant aux missions d’avoir un appui financier de la part de l’administration, 
n’a pas conduit au revirement de la tendance à la baisse au cours des premières 
années de la décennie 1930, à cause des effets de la crise économique.

9  ASMA/A2/2D5, rapport annuel de 1927, Lettre de M. Bonnecarrère, Commissaire de la République 
au Togo à M. le Ministre des Colonies, au sujet des difficultés économiques des Missions.
10  DEFAP/MF 3797, Notes sur le Togo. Situation au début de 1930.
11  L’arrêté de 1922 autorisait l’ouverture des écoles de missionnaires seulement dans certains 
milieux du territoire ; encore fallait-il que le commissaire de la République en donne l’autorisa-
tion. Cette fois-ci, la restriction fut levée.



Dossier	 Koffi Nutefé Tsigbé

24

Dans ce contexte de crise, l’administration prit un arrêté, le 18 janvier 1935, 
pour réorganiser les structures scolaires. Désormais, le système scolaire comprit 
un enseignement populaire rural (destiné à faire acquérir à l’enfant de bonnes 
habitudes de travail et de conduite), un enseignement primaire élémentaire 
(visant à diffuser l’usage du français dans les masses et à inculquer aux adultes 
les notions indispensables sur la vie économique du pays) et un enseignement 
primaire supérieur (préparant à exercer dans l’administration, l’enseignement et 
le commerce). Un système de limite d’âge fut également institué pour restreindre 
le nombre de scolarisés et éviter de former des chômeurs contestataires (Assima-
Kpatcha et alii., 2005 : 141).

Les écoles de missions, furent frappées par la diminution considérable des 
subventions de l’administration – mesure prise pour faire face à la crise –, mais 
aussi, dès 1933, par l’interdiction de former leurs élèves dans un esprit chrétien. 
Il faut préciser que, jusque-là, les écoles de français des missions étaient soumises, 
de façon rigoureuse, au suivi du programme officiel d’enseignement élaboré par 
l’administration. En enseignant selon ce programme, ces écoles bénéficiaient, en 
dehors des subventions courantes qui leur étaient accordées, de la prise en charge 
par l’administration, des deux tiers du traitement des moniteurs reconnus par elle, 
le tiers restant étant à la charge des missions elles-mêmes (Agbobly-Atayi, 1980). 
Pendant cette période de crise, l’administration s’appuya sur cette réalité pour 
interdire l’enseignement dans les langues locales, menaçant de se désengager de 
la prise en charge des moniteurs des missions qui allaient continuer de dispenser 
l’enseignement religieux, aussi bien dans les écoles de français que dans celles de vil-
lages. Les missions n’ayant pas les moyens de prendre en charge ces moniteurs, elles 
furent obligées de se conformer à la décision de l’administration (Napala, 2007).

On peut alors se demander quelles furent les motivations réelles de l’admi-
nistration en prenant une telle décision ? Même s’il est difficile de répondre à 
cette question, on convient avec Marie-France Lange (1998 : 108) qu’il existait 
un décalage entre le discours officiel de la France sur sa mission civilisatrice et 
ses pratiques quotidiennes dans les colonies. Pour le pasteur G. Cuénod, « la 
question est extrêmement grave […], il est évident que la tendance de la politique 
coloniale est la même au Togo que dans les autres colonies : supprimer les écoles 
de missions, accaparer, monopoliser l’enseignement laïc en rendant la concur-
rence impossible »12. Du côté catholique, le vicaire apostolique faisait observer : 

12  DEFAP/MF 3785, G. Cuénod, Rapport sur la mission du Togo présenté à la conférence consul-
tative annuelle des auxiliaires de la Société des Missions Évangéliques de Paris, les 6 et 7 mars 1934.



Évangélisation et alphabétisation au Togo sous domination coloniale (1884-1960)

25

« On ne magnifiera jamais assez le travail d’évangélisation accompli par nos 
écoles du Togo. C’est grâce à elles et par elles que le catholicisme a acquis la supré-
matie au Togo. Et voilà pourquoi le progrès des Écoles laïques au Togo constitue 
pour l’avenir du Vicariat un danger si grand »13. Selon K. Napala (2007 : 661), 
la conséquence de ce système fut que l’administration réussit à drainer les élèves 
des missions chrétiennes dont les parents privilégiaient, dès lors, l’avenir profes-
sionnel de leurs enfants plutôt que leur formation religieuse.

En sus de ce cadre administratif contraignant, les missions elles-mêmes 
s’opposaient en une concurrence acerbe. Il fallait se renseigner sur les projets de 
l’« adversaire », afin de ne pas se laisser surprendre. Ainsi, l’Église catholique, 
dans le souci de contrer la progression des Protestants dans diverses localités, 
initia divers mouvements ou œuvres postscolaires. Le 11 février 1935, Mgr Cessou 
demandait à sa communauté religieuse de créer des troupes de scouts dans toutes 
les stations, parce que l’administration et les Protestants venaient d’en créer. Il se 
justifia en ces termes : « Si nous ne voulons pas voir notre jeunesse nous échapper, 
il faut donc nous y mettre aussi » (cité par Napala, 2007 : 440).

Les missionnaires protestants n’entendaient pas se laisser faire. En 1932, 
le missionnaire Cuénod déclarait dans une note : « Le protestantisme français 
laisserait-il les Pères répandre la religion catholique seule à l’intérieur du Togo, 
comme ils commencent à le faire ? Cela, nous ne pouvons pas l’admettre. Nous 
croyons au contraire que nous devons contribuer à apporter le salut à cette 
immense population cabraise, quand ce ne serait que pour prouver la puissance 
d’expansion de l’Évangile qui ne fait point acception de race »14. Dans cette 
même lancée, les Protestants, à l’instar des Catholiques, initièrent l’« évangéli-
sation itinérante » et les classes du soir pour adultes, comme moyen d’approche 
pour faire entendre l’appel du Christ (Napala, 2007 : 459).

Cette concurrence s’est également traduite dans la création des écoles15 : 
alors que, en 1935, la mission catholique comptait 149 écoles, 228 enseignants 
et 8 518 élèves, la SMEP ne disposait pour sa part que de 94 écoles, 117 ensei-
gnants et 3 421 élèves. Il est donc évident que la SMA a gardé son leadership dans 
l’œuvre d’alphabétisation au Togo dans l’entre-deux-guerres, comme d’ailleurs 
sous les Allemands. Cette nette avancée des Catholiques sur les Protestants dans 
le domaine de l’alphabétisation s’est également observée sur le plan religieux. En 

13  Rapport cité par Napala, 2007 : 428.
14  DEFAP/MF 3774, Note du missionnaire Cuénod, 1932.
15  Bien que jusque-là, elles n’étaient pas autorisées à enseigner la religion dans leurs écoles.



Dossier	 Koffi Nutefé Tsigbé

26

effet, en 1935, alors que la population catholique était évaluée à 57 013 âmes, le 
nombre de protestants était estimé à 15 338 (Faure, 1978 : 353 ; Napala, 2007 : 
386-388). Les stratégies et les moyens d’actions mis en œuvre par la SMA, sans 
commune mesure avec celles de la SMEP, expliquent en partie cet état de choses. 
Voilà qui fonde le lien entre l’alphabétisation et l’évangélisation. La tendance 
resta inchangée jusqu’au déclenchement de la Seconde Guerre mondiale.

Au lendemain de cette guerre et dans un contexte de remise en cause de 
l’ordre colonial, la pression des forces politiques amena l’administration française 
à adopter l’harmonisation de l’enseignement du monde colonial avec le système 
métropolitain : l’enseignement primaire préparant au CEPE, les collèges formant 
les apprenants pour le Brevet d’études du premier cycle (BEPC), les lycées pour 
le baccalauréat, première et deuxième parties, dont la préparation (sujets et jury) 
relevait de la compétence de l’Université de Bordeaux (Assima-Kpatcha et alii., 
2005 : 143). Dans le domaine de l’enseignement primaire, la situation des diffé-
rentes institutions scolaires (missionnaires et officielles) se présentait comme suit :

Tableau 2 : Situation de l’enseignement primaire au Togo en 1948

Établissements
Écoles primaires

Nombre d’écoles Nombre de classes

Établissements officiels 85 216

Établissements catholiques 64 216

Établissements protestants 22 56

Totaux 171 488

Source : Napala, 2007 : 538.

Il est à constater que, malgré la concurrence livrée par les écoles officielles 
aux écoles de missions, l’Église catholique possédait à elle seule, en 1948, le même 
nombre de classes que l’administration. Cette situation s’explique par le fait 
qu’après la guerre, les différentes missions sur place, appuyées par leurs quartiers 
généraux en métropole, redoublèrent d’efforts dans leur politique d’alphabétisa-
tion à des fins évangéliques. De même, dans ce contexte où l’enseignement officiel 
connut une mutation et commença à former des cadres, les missions sentirent 
également le besoin de former une élite. Pour elles, le temps de ne donner que des 
bribes de formation aux populations pour leur permettre seulement de lire et com-
prendre la Bible était révolu. L’école primaire seule ne pouvait donc plus suffire.

Contrairement aux Catholiques, les Protestants estimaient que « L’Église 
a besoin d’écoles secondaires pour la formation de ses cadres. Nous ne sommes 



Évangélisation et alphabétisation au Togo sous domination coloniale (1884-1960)

27

plus au temps où les titulaires du certificat d’études primaires étaient consi-
dérés comme l’élite intellectuelle… Les temps ont changé. Le certificat d’études 
primaire, même le brevet, sont devenus trop communs pour qu’un ministre de 
l’Église puisse se dispenser de faire des études » (Junod, 1958 : 211). Du côté 
catholique, Mgr Strebler, vicaire de Lomé à la mort de Mgr Cessou, donna le 
ton : « Obligé de faire un programme de travail et de prévoir l’avenir immédiat 
et lointain de notre chrétienté, je me suis imposé la tâche de consolider d’abord la 
clef de voûte, en donnant à notre jeunesse la possibilité de recevoir une éducation 
plus sérieuse, plus profonde, plus prolongée au pays même »16. Dans la même 
lancée, il déclarera, en 1948 : « Certaines personnes se sont demandées ou se 
demandent peut-être encore pourquoi le collège secondaire catholique de Lomé 
se construit avant le lycée du Gouvernement. […] Ce n’est certes pas pour une 
question de vaine gloire, ni pour le plaisir d’une lutte ridicule […], mais unique-
ment pour accomplir un devoir sacré, que notre charge nous impose à l’égard de 
notre jeunesse. Nous avons une élite à former ; et pour cela, l’École Primaire ne 
suffit pas : nous pouvons et devons faire mieux »17.

C’est donc dans ce contexte de nécessité de formation d’une élite 
chrétienne localement disponible, au lendemain de la Seconde Guerre mondiale 
où les restrictions imposées par l’administration pendant la période de crise ont 
été levées18 (Napala, 2007 : 530 et suivantes), que furent entrepris les travaux de 
construction d’établissements secondaires à caractère confessionnel.

Du côté catholique, on assista ainsi à l’édification du collège Saint-
Joseph, à Lomé, à partir de mars 194919. En juin 1950, le collège comptait 
162 élèves, parmi lesquels il présenta les premiers bacheliers en 1954 (Napala, 
2007 : 530). Cet établissement était réservé aux garçons ; pour les filles, au cours 
de la même période, fut construit le collège Notre-Dame des Apôtres qui, dès 

16  ASMA/A2/2D21, Rapport annuel du vicariat apostolique de Lomé pour l’année 1948, Discours 
de S. E. Mgr Joseph Strebler à l’occasion de la bénédiction et de la pose de la première pierre du 
Collège Saint Joseph, le 12 septembre 1948, p. 6.
17  Ibid. : 4.
18  Nous n’avons pas pu trouver, en l’état actuel de la recherche, la date exacte de la suppression 
de ces restrictions.
19  Bien avant le démarrage des travaux et dans le but de préparer des professeurs qualifiés pour 
le nouvel établissement, trois jeunes togolais ont été envoyés, en 1947, au collège épiscopal de 
Zillisheim, dans le diocèse de Strasbourg, pour y passer le baccalauréat puis le brevet supérieur. 
Cf. ASMA/A2/2D21, Rapport annuel du vicariat apostolique de Lomé pour l’année 1948, Discours 
de S. E. Mgr Joseph Strebler à l’occasion de la bénédiction et de la pose de la première pierre du 
Collège Saint-Joseph, le 12 septembre 1948, p. 10.



Dossier	 Koffi Nutefé Tsigbé

28

1959, présenta ses premières candidates au baccalauréat (Napala, 2007 : 531). 
Les Protestants, quant à eux, créèrent en 1947, le cours complémentaire de 
Lomé (l’actuel collège protestant). Mais, contrairement à l’Église catholique 
qui disposait des ressources humaines nécessaires pour la formation de niveau 
secondaire, l’Église protestante n’en comptait pas suffisamment, de sorte qu’elle 
dut recourir aux expatriés pour la formation de ses élèves. En 1960, un internat 
de filles, avec un cours complémentaire, fut ouvert à Kpalimé, au sud-ouest du 
territoire (Napala, 2007 : 535).

Dans cette aventure de création d’écoles secondaires, les missions bénéfi-
cièrent du soutien de l’administration. Ainsi, les élèves du collège Saint-Joseph 
profitèrent des bourses du gouvernement français, en plus des subventions que 
leur donnait la mission, leur permettant de poursuivre leurs études, notamment 
dans un collège d’Alsace (Müller, 1968 : 162). La SMEP, pour sa part, bénéficia des 
Fonds d’investissement pour le développement économique et social (FIDES) du 
gouvernement français pour construire ses infrastructures scolaires.

Même si, au départ (1945), on a pensé, dans les milieux missionnaires, 
que l’enseignement secondaire allait progressivement se séparer de l’Église pour 
former des élites pouvant prendre en main la vie politique du pays, les respon-
sables de la SMA et de la SMEP finirent par comprendre que cet enseignement 
devait plutôt contribuer à renforcer la foi des élèves qui, après le primaire, finis-
saient souvent par y renoncer. De ce fait, les missionnaires mirent l’accent sur 
la vocation des moniteurs et leur rôle de pédagogues dans les différents collèges 
secondaires. Cette situation conduisit à la formation d’un noyau de clergé local, 
dont 28 pasteurs en 1960 et 7 prêtres à la fin des années 1950 (Attignon, 1995 : 70 ; 
Napala, 2007 : 543-548).

À bien des égards, la contribution des missions à l’alphabétisation des 
Togolais paraît importante. Mais, si les missionnaires s’investirent avec une si 
grande ardeur dans l’alphabétisation, c’est qu’ils comprirent, au Togo comme 
ailleurs, que l’objectif de l’évangélisation ne pouvait être atteint que si les popula-
tions étaient scolarisées. L’augmentation graduelle du nombre de fidèles convertis 
par les différentes missions en témoigne.

Comme l’indique le tableau 3, la communauté chrétienne (protestante et 
catholique), qui se chiffrait seulement à quelques centaines de fidèles au début de 
la période coloniale, passa à 253 000 âmes en 1960, sur une population totale de 
1 493 962 (Nyassogbo, 2005 : 502).



Évangélisation et alphabétisation au Togo sous domination coloniale (1884-1960)

29

Tableau 3 : La population chrétienne (catholiques et protestants) au Togo en 1960

Églises Effectifs

Église évangélique 37 000

Église catholique 216 000

Total 253 000

Source : Agbobly-Atayi et Gbédémah, 2005 : 62.

Les objectifs des missions de propager l’Évangile par l’alphabétisation 
puis, grâce à elle également, de former un noyau d’élite chrétienne pouvant 
prendre en main la gestion de l’État, semblent ainsi avoir été atteints. « Il est vrai, 
déclarait le pasteur Junod en 1958, que le témoignage missionnaire exercé dans 
l’école secondaire n’atteint qu’un petit nombre de jeunes ; mais cette minorité 
comprend ceux qui sont appelés à occuper dans le monde de demain les postes 
les plus importants, donc à exercer une forte influence sur tout leur entourage » 
(Junod, 1958 : 211). Évidemment, on convient avec Napala (2007 : 533) qu’une 
bonne partie des hommes politiques du Togo sous tutelle de l’ONU administré 
par la France (1946-1960) était chrétienne.

Contrairement à la période allemande, où l’œuvre d’alphabétisation fut 
limitée au sud-Togo, sous les Français, le nord-Togo fut entièrement couvert et 
le sud ne fut pas non plus laissé pour compte. La complémentarité entre l’action 
scolaire des missionnaires et celle de l’administration donna des résultats probants : 
au primaire, les effectifs scolaires passèrent de 17 800 en 1946 à 57 000 en 1954 
(dont 21 % de filles), pour atteindre 87 400 (dont 26 % de filles) en 1960, soit une 
multiplication par cinq en quinze ans. Au secondaire, les effectifs passèrent de 500 
en 1948 à 1 000 en 1952, 1 600 en 1957, puis 2 000 en 1960, soit une augmenta-
tion de 300 % en douze ans (Assima-Kpatcha et alii., 2005 : 142-143). Dans cette 
tendance générale à la croissance, les écoles de missions s’affirmèrent, surtout au 
niveau de l’enseignement primaire.

Conclusion

Pendant la période coloniale, les missions chrétiennes ont grandement 
collaboré à l’œuvre d’alphabétisation au Togo. Si, sous domination allemande, 
elles n’ont pas eu de difficultés majeures pour mobiliser les populations et les 
faire adhérer à leur politique d’alphabétisation, sous domination française en 
revanche, la laïcité et la gratuité de l’école, ainsi que l’essor des écoles officielles, 



Dossier	 Koffi Nutefé Tsigbé

30

restreignirent leur marge de manœuvre. Les conséquences furent évidentes : au 
Togo allemand, l’alphabétisation donna de bons rendements, même en dépit du 
fait qu’elle fut limitée au sud-Togo. En revanche, pendant la période française, 
l’œuvre d’alphabétisation initiée par les missionnaires évolua en dents-de-scie, 
quand bien même elle couvrit tout le territoire.

Certes, pour ces missionnaires, l’alphabétisation était un prélude à la 
propagation de la Bonne Nouvelle. De ce point de vue, leurs objectifs furent 
atteints, puisque cela leur a servi d’appât pour “pêcher” des âmes. Mais, au-delà 
de cette réalité, les églises chrétiennes contribuèrent grandement à former des 
colonisés servant les intérêts laïcs (formation des commis pour les maisons de 
commerce ou les administrations locales, etc.), notamment à partir du moment où 
elles furent contraintes de prodiguer un enseignement plus général à leurs élèves. 
Aussi faut-il noter que les élites de la fin de la période coloniale appelées à diriger 
le pays furent principalement formées dans le cadre des écoles missionnaires.

L’alphabétisation fut ainsi un moyen aux mains des Églises pour propager 
l’Évangile. Dans le cadre de l’Église catholique, par exemple, un effort fut fait 
pour que les fidèles arrivent à lire le latin, même s’ils ne le comprenaient pas 
toujours à fond. La même constatation peut être faite, aujourd’hui encore, au 
niveau de la religion musulmane, où les fidèles sont appelés à lire l’arabe à des fins 
d’apprentissage et de transmission du message divin. C’est dire que les mission-
naires, ou plus généralement les responsables ecclésiastiques, comprirent, par 
conviction religieuse et par souci pédagogique, que le message qu’ils délivraient 
ne pouvait bien passer que si, d’une part, les auditeurs détenaient un minimum 
d’instruction indispensable à la lecture du Livre sacré et des autres documents 
dogmatiques et si, d’autre part, ce message prenait corps dans les langues mater-
nelles de ces auditeurs. Cette réalité ne changea pas pendant la première décennie 
de la période postcoloniale.

Sources primaires

ASMA/A2/2D21, 1948, Rapport annuel du vicariat apostolique de Lomé pour 
l’année 1948, Discours de S. E. Mgr Joseph Strebler à l’occasion de la 
bénédiction et de la pose de la première pierre du Collège Saint Joseph, le 
12 septembre.

ASMA/A2/2D5, 1927, Rapport annuel, Lettre de M. Bonnecarrère, Commissaire 
de la République au Togo à M. le Ministre des Colonies, au sujet des diffi-
cultés économiques des Missions.



Évangélisation et alphabétisation au Togo sous domination coloniale (1884-1960)

31

DEFAP/MF 3774, 1932, Note du missionnaire Cuénod.
DEFAP/MF 3785, 1934, Rapport sur la mission du Togo présenté à la conférence 

consultative annuelle des auxiliaires de la Société des Missions Évangéliques 
de Paris, par G. Cuénod, les 6 et 7 mars.

DEFAP/MF 3797, 1930, Notes sur le Togo. Situation au début de 1930.
Journal Officiel du Territoire du Togo (JOTT) du 1er octobre 1922.

Bibliographie

Agbobly-Atayi (B.), 1980, « L’enseignement français au sud-Togo dans l’entre-
deux-guerres : scolarisation et perspectives socio-politiques 1919-1939 », 
thèse de doctorat de 3e cycle, Paris I Sorbonne.

Agbobly-Atayi (B.) & Gbédémah (S.-G.), 2005, « Les missions chrétiennes », 
in N. L. Gayibor (dir.), Histoire des Togolais de 1884 à 1960, Lomé, Presses 
de l’Université de Lomé, vol. II, Tome 2, pp. 37-63.

Ali-Napo (P.), 1995, « Le Togo à l’époque allemande 1884-1914 », thèse de doctorat 
d’État Ès Lettres et Sciences Humaines, Paris I, 5 volumes.

Ali-Napo (P.), 1997, Histoire des travailleurs manœuvres et soldats du Nord-Togo 
au temps colonial 1884-1960, Lomé, Presses de l’Université du Bénin.

Ali-Napo (P.), 2004, Les grandes lignes d’ histoire du Togo allemand, Lomé, Presses 
de l’Université du Bénin.

Assima-Kpatcha (E.), 1995, La politique de professionnalisation de l’enseignement au 
Togo français : le cas de l’École Professionnelle de Sokodé 1922-1952, mémoire 
de maîtrise d’histoire, Lomé, Presses de l’Université du Bénin.

Assima-Kpatcha (E.), Marguerat (Y.) & Sebald (P.), 2005, « L’éducation sous 
domination coloniale », in N. L. Gayibor (dir.), Histoire des Togolais de 1884 à 
1960, Lomé, Presses de l’Université de Lomé, vol. II, Tome 1, pp. 101-157.

Attignon (H.-K.), 1995, « Centenaire de l’Église Évangélique Presbytérienne du 
Togo (EEPT) », Lomé, s. éd.

Bouche (D.), 1991, Histoire de la colonisation française, Paris, Fayard.
Capelle (J.), 1990, L’ éducation en Afrique noire à la veille des indépendances, 

Paris, Karthala, ACCT.
Dravie-Houenassou Houangbe (K.), 1988, L’ éducation africaine face à l’ école 

coloniale. Dualisme de l’ éducation dans les pays de la côte Ouest-africaine, 
Lomé, Haho.

Faure (J.), 1978, Histoire des missions et églises protestantes en Afrique occidentale, 
des origines à 1884, Yaoundé, Éditions Clé.



Dossier	 Koffi Nutefé Tsigbé

32

Gayibor (N.-L.) (dir.), 1997, Le Togo sous domination coloniale (1884-1960), Lomé, 
Presses de l’Université du Bénin.

Gbédémah (S.-Y.), 2005, « Les structures institutionnelles du Togo français de 
1920 à 1960 », N. L. Gayibor (dir.), Histoire des Togolais de 1884 à 1960, 
Lomé, Presses de l’Université de Lomé, vol. II, Tome 1, pp. 177-218.

Junod (P.), 1958, « Au cours complémentaire de Lomé. Éducation et témoignages », 
J.M.E.

Komlan (A.-M.), 1981, « Les politiques scolaires coloniales au Togo : 1884-1960 ». 
Thèse de doctorat du 3e cycle des Sciences de l’éducation, Université de 
Genève.

Kwakuvi (K.-M.), 2005, « Les religions traditionnelles », in N. L. Gayibor (dir.), 
Histoire des Togolais de 1884 à 1960, Lomé, Presses de l’Université de Lomé, 
vol. II, Tome 2, pp. 13-36.

Lange (M.-F.), 1991, Cent cinquante ans de scolarisation au Togo. Bilan et perspec-
tives, Lomé, Presses de l’Université du Bénin-URD.

Lange (M.-F.), 1998, L’ école au Togo. Processus de scolarisation et institution de 
l’ école en Afrique, Paris, Karthala.

Müller (K.), 1968, Histoire de l’Église Catholique au Togo, Lomé, Édition 
Librairie Bon Pasteur.

Napala (K.), 2007, « Les forces religieuses et les rapports interreligieux au Togo sous 
la colonisation française : 1914-1960 », thèse de doctorat d’histoire moderne 
et contemporaine, Université Michel de Montaigne-Bordeaux 3, 3 tomes.

Nouvelon (J.), 1944, « Réflexions sur l’autonomie d’une jeune Église africaine. 
L’Église évangélique Éwé du Togo français », J.M.E.

Nyassogbo (G.), 2005, « La population togolaise : mutations quantitatives et 
spatiales », in N. L. Gayibor (dir.), Histoire des Togolais de 1884 à 1960, 
Lomé, Presses de l’UL, vol. II, Tome 1, pp. 489-524.

Sebald (P.), 1988, Togo, 1884-1914. Eine Geschichte der Deutschen Musterkolonie 
auf der Grundlage amtlicher Quellen, Berlin, Akademie-Verlag.


